

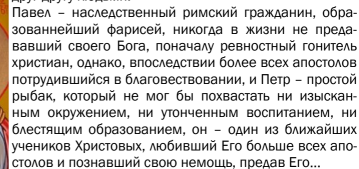
№7(11) нюль 2015

# ГЕОРГИЕВСКИЙ ЛИСТОК

# АПОСТОЛЫ ПЕТР И ПАВЕЛ: РАЗПЫЕ ЖИЗПИ, ОБЪЕДИНЕННЫЕ ХРИСТОМ

12 июля Святая Церковь совершает праздник в честь апостолов Петра и Павла. В песнопениях они именуются первоверховными. Первоверховный — значит первенствующий, первый из верховных. Интересно то, что оба апостола были совершенно разными, можно сказать, даже совершенно противоположными

друг другу людьми.



Они – такие разные – сошлись в одном. Они сошлись во Христе. За исключением национального происхождения, что общего было у них, кроме Христа? Ничего. А кроме ничего и не надо. Им. Это нам все время что-то надо сверх Христа и единства в Нем. Это мы все время пытаемся использовать Его как «источник гуманитарной помощи», чтобы с Ним наша собственная жизнь была лучше, чтобы нам было теплее, комфортнее. Мы думаем-то о себе, и со Христом как бы не расстаемся. А кому Христос не средство, но Цель – тому ничего кроме Него, оказывается, и не нужно. Разве что попутно...

Если посмотреть обычным человеческим взглядом, то можно увидеть в каждом из первоверховных апостолов и достоинства, и недостатки. Но не за совокупности «плюсов» и «минусов» прославляет Церковь святых Петра и Павла. Прославляет — за обилие благодати Божией, которая действовала в каждом из них, помогая преодолеть самих себя. Поэтому жизнь святых апостолов Петра и Павла — это прежде всего пример для каждого из нас. Пример жизни во Христе, преодолевающем разделения, пример веры и любви. Пример непостижимых путей Божиих, на которых рыбаки становятся ловцами людей, а гонитель сам решает отдать свою жизнь ради дела проповеди Евангелия.

## уроки апостола павла

Послания святого апостола Павла, написанные разным христианским общинам и отдельным людям, составляют значительную часть Нового Завета и являются одним из главных текстов христианской веры. Это факт из энциклопедии. В реальности все немного иначе. Евангелие мы хотя бы иногда читаем. С остальной частью Нового Завета, с Деяниями апостолов, посланиями апостольскими, сложнее. Мы конечно же знаем, что были такие апостолы: Павел, Иоанн Богослов, или Иаков, но вот какое конкретно письменное наследие они оставили, что пытались донести до сердец и умов последователей Христа, – это для большинства верующих остается покрыто мраком.

Но мы совершенно неразумно пренебрегаем письменным наследием апостолов, ближайших учеников Христа. Мы говорим, что наша Церковь апостольская, утверждая таким образом, что именно апостолы, их жизненный пример и их слова послужили к распространению веры во Христа, Сына Божия, по всему цивилизованному миру. Их слова, как обоюдоострый меч, проникали в сердца слушающих, и те уже не могли изгладить из своей жизни образ Того, о ком проповедовали апостолы.

Из всех новозаветных священных писателей более всего потрудился в письменном изъяснении христианского учения святой апостол Павел, написавший четырнадцать посланий. По важности своего содержания они справедливо называются "вторым Евангелием" и всегда привлекали к себе внимание, как Святых Отцов, так и врагов христианства. Сами Апостолы не оставляли без внимания этих назидательных творений своего "возлюбленного" собрата, младшего по времени обращения ко Христу, но равного им по духу учения и благодатным дарам. Составляя необходимое и важное дополнение к евангельскому учению, послания ап. Павла должны быть предметом самого внимательного и усердного изучения каждого человека, стремящегося глубже познать христианскую веру.

Эти послания отличаются особой высотой религиозной мысли, отражающей обширную ученость и знание ветхозаветного Писания ап. Павлом, а равно и его глубокое понимание новозаветного Христова учения. Не находя иногда в современном греческом языке необходимых слов, ап. Павел вынужден был иногда для выражения своих мыслей создавать собственные словесные сочетания, которые потом вошли в широкое употребление среди христианских писателей. К таким словосочетаниям относятся: "совоскреснуть," "спогребстись Христу," "облечься во Христа," "совлечься ветхого человека," "спастись банею пакибытия," "закон духа жизни," "иной закон в членах моих, противовоюющий закону ума" и т.п.

Послания Ап. Павла – это плоды его апостольского усердия в раскрытии учения Христова. Они замечательны тем, что апостол раскрывает в них христианское учение не отвлеченно, но в тесной связи с развитием основанных им церквей, своими апостольскими трудами и личными переживаниями. Так как учение, изложенное в посланиях ап. Павла, тесно переплетается с его личностью, то знакомство с его жизнью и личностью содействует их пониманию.

Во время трех своих миссионерских путешествий по просторам Римской империи, апостол Павел написал четырнадцать посланий (хотя авторство последнего, послания к евреям, современные библейские исследования относят к одному из учеников апостола). Ради распространения христовой веры апостол не щадил себя: пересекал моря на утлых суденышках, шел по безлюдным горным дорогам, путешествуя среди тысяч опасностей, ночуя на постоялых дворах, а порой и под открытым небом. Многолетняя жизнь в скитаниях, без родного крова, без семьи не сделала ап. Павла сумрачным и замкнутым. У него повсюду были друзья, которых он искренне любил и которые отвечали ему тем же.

Составляя свои послания, ап. Павел следовал установившейся в иудействе практике обмена письмами между общинами. Поскольку почта в те времена служила главным образом правительственным нуждам, частные лица отправляли корреспонденцию со знакомыми людьми; так поступал и апостол. Послания ап. Павла были важным составным элементом в его миссионерской проповеди, но в основном они преследовали пастырские цели: с их помощью апостол на расстоянии продолжал руководить жизнью новообращенных. Он взял себе за правило писать не к пресвитерам церквей, а ко всем верующим, чем подчеркивал их общее участие в деле Божьем. Являясь Словом Божьим, возвещенным через Его посланника, послания Павла одновременно остаются исповедью души, волнующим человеческим документом, наиболее личным из всего текста Нового Завета. Это не бесстрастное поучение или богословский трактат, а строки, словно написанные кровью, в которых отражены переживания пишущего. Свои послания апостол Павел обычно диктовал, чем объясняются многие их характерные черты.

Порядок посланий в нашей Библии не хронологический. Это размещение сделано по важности и обширности самих посланий и по сравнительному значению церквей и лиц, к которым послания адресованы. За посланиями к семи церквам (к общинам в Риме, Коринфе, Галатии, Ефесе, Филиппах, Колоссах, Солуни) следуют послания к трем частным лицам (к Тимофею, Титу, Филимону), а послание к Евреям поставлено в конце, потому что официально подлинность его признана позже всего. Некоторые места в посланиях святого Апостола Павла давали повод думать, что существовали еще другие Павловы послания, до нас не дошедшие.

Послания святого Апостола Павла имеют великое значение в составе Нового Завета, потому что в них мы находим всестороннее раскрытие и разъяснение истин Евангелия. Кроме отдельных, особенно любимых Павлом истин веры, как например, о значении ветхозаветного закона по отношению к Новому Завету, о порче человеческой природы и о единственном средстве оправдания пред Богом чрез веру в Иисуса Христа, нет практически ни одного пункта во всей христианской догматике, который не находил бы себе подкрепления в Павловых Посланиях.

Большая часть посланий построена по одному и тому же плану. Начинаются они приветствием к читателям и благодарностью Богу за Его промыслительные действия о том месте, куда адресовано послание. Далее послание обыкновенно

делится на две части — догматическую и нравственную. В заключении святой Апостол касается частных дел, делает поручения, говорит о своем личном положении, выражает свои добрые пожелания и посылает приветствия мира и любви. Язык его живой и яркий, напоминает язык ветхозаветных пророков и свидетельствует о глубоком знании ветхозаветного Писания.

Не имея возможности более обстоятельно осветить разные стороны христианского учения ап. Павла, мы ограничимся здесь цитатами из его посланий:

О вере и ее значении: "Благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, дар Божий" (Еф. 2:8).

О Добрых делах: "Делая добро, да не унываем, ибо в свое время пожнем, если не ослабеем. Итак, доколе есть время, будем делать добро всем, а наипаче своим по вере" (Гал. 6:9-10).

О Благодарении Богу: "Великое приобретение – быть благочестивым и довольным. Ибо мы ничего не принесли в мир; явно, что ничего не можем вынести из него. Имея пропитание и одежду, будем довольны тем. А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть, и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу" (1 Тим. 6:6-10).

О радости: "Царство Божие не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе" (Рим. 14:17). "Плод Духа: любовь, радость, мир" (Гал. 5:22). "Радуйтесь всегда о Господе, и еще говорю: радуйтесь" (Фил. 3:1, 4:4, 1 Фес. 5:16).

Итак, не будем пренебрегать богатейшим источником духовной мудрости и вдохновения – посланиями святых апостолов. Нет, кажется, такой религиозной истины, которая бы не была освещена и разъяснена в их творениях. Причем, эти истины изложены апостолами не как отвлеченные богословские понятия, но как факты веры, воодушевляющие человека к праведной жизни. Откликаясь на конкретные проблемы, с которыми сталкивались христиане первого века, послания апостолов служат ценным дополнением к Евангелиям. Они разъясняют, как на деле преодолевать неизбежные в жизни испытания, как осуществлять высокие христианские идеалы, в чем состоит суть христианского подвига.

Подробнее см.: Апостол Павел. Послания.

#### как стать апостолом?

Само по себе христианство есть миссия, т.е обращение Благой вести ко всему миру. Христианство есть апостольство, т.к. оно призвано нести всему миру весть о Христе. И всем верующим, а не только непосредственным ученикам Христа, заповедано быть в «мире сем» свидетелями победы Христовой над грехом и смертью.

Получается, что и каждый христианин – это апостол, букв. посланник, в мир Христовой вести, а не тот, кто заботится о спасении только своей души, который думает только о своем духовном преуспеянии. Христос пришел спасти мир, а не спасти нас от мира. Для этого Он основал Церковь. Церковь существует для спасения всего мира, а не только для удовлетворения индивидуальных религиозных нужд, притом весьма узко понимаемых. Но часто христиане ищут в Церкви не того, ради чего она создавалась, ищут возможности счастливо уйти от мира за церковные стены, отрешиться или отдохнуть от него.

Может быть именно из-за нашего пренебрежительного отношения к миру, этот современный мир ушел от Бога, ушел от христианства. Христианство теряет свое значение как явление «общественное», как то, что раньше вдохновляло многие и многие поколения. Все меньше и меньше сторон своей жизни – семейной, профессиональной – связывает современный человек со своими религиозными убеждениями, даже если эти последние у него и сохранились.

Поэтому возникает вопрос, почему христианство, нами исповедуемое, в окружающем нас мире «не работает», почему люди, наши родственники, коллеги, знакомые не «заражаются» нашей верой, как это было, когда апостолы проповедовали Благую весть? Может быть, потому что они не видят в нас чего-то настоящего, а видят, если не псевдо-веру, то какую-то «маленькую» веру? Вместе с этим, так много есть людей ищущих и жаждущих. Ищущих от нас и от религии последних ответов на последние вопросы, а не только, так сказать «бытового» религиозного обслуживания жизни.

Зачастую, вся наша «проповедь» христианства сводится к каким-то второстепенным вещам, к тому, что можно и что нельзя (делать или говорить, или есть), а не к самому главному, к тому, чтобы показать, именно показать, а не сказать, что если жить с Богом, то жизнь станет прекрасной, и многие жизненные вопросы не просто найдут ответы, они вовсе исчезнут.

Мы «тащим» своих близких в храм. Но что они там увидят? Величественное здание с куполами, иконами, прекрасным пением и запахом ладана? Увидит ли человек за всем этим жизнь во Христе, поймет ли, что окружающий мир, такой серый и злой может стать благодаря всему этому светом и любовью? Это зависит от нас. Современный человек не будет слушать указания, как ему надо жить, а как не надо, что ему можно есть, а что нет, он устал, бесконечно устал от всевозможных идей, которыми его кормят все кому не лень. Современный мир изголодался по другому – по свету, по добру, по любви. И каждый человек, каждый, даже если он отрицает сами эти понятия, в глубине души стремится к ним.

Можем ли мы все это показать и поделиться? Может ли каждый из нас по-

мочь тому, чтобы вернуть христианство в мир, чтобы оно перестало быть уделом одних благочестивых старушек и редких избранников?

Есть несколько путей, по которым можно следовать. Первый – сказать, что христианство не от мира сего и не его дело заниматься делами этого мира. Сфера Церкви и сфера мира принципиально различны и не должны быть смешиваемы. Божие Богу, кесарево кесарю. Разрыв Церкви и мира не волнуют подобным образом настроенных христиан, напротив, они считают его вполне естественным. Другой путь – основывать нескончаемые движения трезвенников, союзы патриотов, различные организации, вдохновляемые идеей нового «завоевания» мира для Христа.

Но есть и третий путь. Понять, что все наши попытки окажутся провальными, пока мы не поймем одной очень важной вещи. А именно того, что христианство – это не отрицание мира, но и не очередная «идеология», которую нужно пропагандировать. Христианство – это, в первую очередь, *опыт*. Опыт жизни со Христом и во Христе, в Его радости и любви. Христианство потому потеряло мир, что христиане не сумели раскрыть миру опыт жизни в Боге, не сумели раскрыть всей правды о человеческой жизни, утолить человеческую потребность правды, красоты и счастья. Поэтому сейчас христианство должно возвращать и преображать мир не «символически» (отсужив молебен перед началом той или иной работы, которая более христианской от этого не становится), а «реально», т.е. показав, что жизнь во Христе – прекрасна.

Ни одно выражение не встречается у апостола Павла так часто, как слова «во Христе». И слова эти не образ, не метафора. Они указывают на то, что составляло самую сердцевину христианского опыта в ранней Церкви: действительное единство со Христом. Христианская вера есть, на глубине своей, личная встреча со Христом. Не принятие того или иного догмата о Христе, а, в конечном счете, Самого Христа. Если мы проповедуем Христа, а сами не имеем новой жизни в Нем, но просто исполняем религиозные предписания, если мы зовем мир ко Христу, а сами не знаем, где Он, то тщетна будет наша проповедь.

Веру нельзя «доказать» научными аргументами, как если бы речь шла об объективно познаваемом явлении природы, но о вере можно рассказать, в хорошем смысле слова, заразить ею другого человека. И таким рассказом о вере, в сущности, является само Евангелие. Оно есть непосредственная передача личного опыта тех, кто видели и слышали Христа, и поверили, и полюбили Его так, что Он стал их жизнью. Об этом хорошо говорит ап. Иоанн Богослов: "О том, что ... мы слышали, что видели своими очами, ... о Слове жизни (ибо жизнь явилась, и мы видели и свидетельствуем, и возвещаем вам сию вечную жизнь, которая была у Отца и явилась нам), ... возвещаем вам, чтобы и вы имели общение с нами; а наше общение – с Отцом, и Сыном Его, Иисусом Христом. И сие пишем вам, чтобы радость ваша была совершенна..." (1 Ин. 1,1-4).

Вот эти три ключевых слова: Видение. Свидетельство. Радость. Эти слова есть не что иное, как описание отношений всей Церкви и каждого христианина к окружающему миру. И как это отличается от нашего узкого и мрачного понимания христианства и Церкви ("Иди в храм, иначе тебя бесы замучают на том све-

те!"). Если бы мы, каждый раз возвращаясь из храма «видевши свет истинный и приняв Духа Небесного» к людям неверующим, не заставляли бы их просто исполнять религиозные предписания, а дали бы прикоснуться и почувствовать радость Христова присутствия, дали бы им понять, что не зря мы ходим в храм. Когда мы выходим из храма в мир, мы должны иметь в себе радость, источник вдохновения, уверенность в победе, преодолевающей зло, Присутствие, которое делает всю нашу жизнь жизнью во Христе. Нам нужно самим усвоить и дать понять другим, что христианство – это не то, когда человек натягивает на себя постным маслом пропахший кафтан, руки обвязывает четками и отращивает бороду. Христианство – это «праведность и мир и радость во Святом Духе» (Рим. 14,17).

Но что же конкретно я должен сделать, в чем мое участие в апостольстве Церкви? На эти вопросы не существует ответов в виде практических «рецептов». Ибо каждому человеку дал Бог особые дары, особое призвание, особое дело. Все это зависит от многих обстоятельств. Но, в первую очередь, превыше всего это зависит от того, есть конкретно в нас личный опыт той новой жизни, причастниками которой мы должны стать в Церкви. Опыт заключающийся в том, что куда бы мы ни направили свой взор, мы должны повсюду находить Христа и радоваться. Радость эта не означает постоянной экзальтированной улыбки, она означает преображение всех человеческих планов, решений, поступков, превращение всей жизни в миссию, в апостольство: в возвращение мира Тому, кто есть Жизнь мира.

У писателя В. Набокова есть рассказ «Дар». В нем говорится об умирающем после тяжелой болезни пожилом человеке. Он лежит в комнате с закрытыми ставнями и мучительно решает вопрос, есть там, после смерти, что-нибудь или нет, и наконец, со вздохом решает: конечно ничего нет, это также ясно, как то, что за окном идет дождь. «А между тем, – продолжает писатель, – за окном играло на черепицах крыш весеннее солнце, небо было задумчиво и безоблачно, и верхняя квартирантка поливала цветы по краю своего балкона, и вода с журчанием стекала вниз».

И, может быть, все дело в том, что не было тогда в комнате умирающего никого, кто в минуту его исканий подошел бы к окну и молча раскрыл ставни на весенний ликующий день. И потому вывод, к которому пришел он в своей темной комнате, показался ему несомненным и самым последним, а был он на деле ошибкой. И так для миллионов людей, которым от нас, верующих, нужны не доказательства и пропаганда, а свидетельства, нужен свет, нужна любовь, нужно добро. Нужно, чтобы они в нас, верующих, увидели не идеи наши, не аргументы, а ту новую жизнь, какую дает встреча с Божественной реальностью, с Божественной жизнью. Только тогда свидетельство христиан, свидетельство верующих в этом темном мире, где все ставни закрыты, снова начнет побеждать.

Иерей Павел Коновалов.

### наш прихол

• По благословению благочинного Фрунзенского округа, прот. Алексия Исаева, 29 июня силами нашего прихода совместно с отделом образования Фрунзенского района была организована научно-историческая конференция "Князь Владимир: исторические реалии и культурное наследие эпохи", приуроченная к 1000-летию преставления святого равноапостольного князя Владимира.

Открыл конференцию с приветственным словом благочинный Фрунзенского округа, настоятель нашего храма прот. Алексий Исаев. Было зачитано поздрави-



тельное письмо главы администрации Фрунзенского района Владимира Омельницкого. С докладом на тему "Князь Владимир: выбор веры" выступил заведующий аспирантурой Санкт-Петербургской православной духовной академии иерей Константин Костромин. Традициям русского просвещения было посвящено выступление профессора Санкт-Петербургской академии постдипломного образования Марины Захарченко. О роли православных традиций и ценностей в организации духовнонравственного воспитания школьников рассказала мето-

методического центра Наталья Касаткина. Она отметила, что выбор веры определил историческую судьбу нашего государства. Иерей Иоанн Тарасов выступил с докладом "Празднование 900-летия преставления святого князя Владимира в 1915 году". Тему церковного почитания святого равноапостольного князя Владимира продолжил директор Центра духовной культуры и образования Фрунзенского района диакон Олег Куковский.

дист Информационно-

Конференция завершилась презентацией работ призеров Всероссийского конкурса "За нравственный подвиг учителя".

• В день памяти свв. апп. Петра и Павла, 12 июля, отмечает свои именины клирик нашего храма, иерей Павел Коновалов. А 18 июля о. Павел празднует день своего рождения.

24 июля - день рождения и день ангела у свечницы нашего храма, Макеевой Ольги Владимировны.

Поздравляем от всего прихода и желаем многая лета и спасения души!



Информационно-просветительское издание прихода вмч. Георгия Победоносца в Купчино «Георгиевский Листок» №7(11) 2015г. Санкт-Петербург. Выходит один раз в месяц. Редактор: иерей Павел Коновалов. Тираж 200 экз. Электронный каталог издания на сайте http:hram-slava.ru